
Rperciò la sua domanda è legittima. Per di più, se diamo 
retta a Giuseppe Flavio è nella fortezza di Macheronte, 
un luogo che è al tempo stesso palazzo reale d’inverno 
(Erode ne aveva quattro), fortezza e prigione, e certa-
mente questi tre ambienti sono molto dissimili l’uno 
dall’altro.
	 La domanda di Giovanni ha dunque un fonda-
mento e la risposta di Gesù è, almeno su un punto, 
reticente. Tuttavia Gesù non minimizza la persona 
e il ruolo di Giovanni, ma gli rende testimonianza 
come ultimo dei profeti e, in quanto messaggero al 
pari di Elia, come suo precursore. Non a caso la tra-
dizione considera Giovanni protettore dei monaci, la 
cui funzione è quella di ricordare alla Chiesa il tem-
po ultimo.
	 Gesù antepone comunque l’ascoltare al vedere: 
ascoltare e interrogare le Scritture che egli stesso in-
terpreta, ma ascoltare anche la gente che parla di fatti 
quotidiani, trovando in questo ascolto la chiave per in-
terpretare quello che si vede.
	 Egli comprende che quella di Giovanni è una do-
manda e non un dubbio, e indica nell’accordare ciò 
che si ascolta con ciò che si vede il modo per non trova-
re inciampo in lui, anzi per scoprire come nella storia 
si snodi il sentiero di Isaia (35,8), lungo il quale andare 
incontro al Veniente.
	 Viene così proclamata una nuova beatitudine, che 
compie la visione del profeta. Chi non trova inciam-
po in Gesù ha trovato la via. In questa beatitudine 
compare l’unica parola non scritturistica del testo, 
skandalon, «inciampo», senza che il testo ce ne renda 
ragione. Gesù non può essere inciampo per quel che 
insegna e neppure per quel che fa, visto che, tranne 
che nel caso dei lebbrosi e della risurrezione, sem- 
pre si muove nell’ambito delle profezie. Forse può 
essere skandalon rispetto alle aspettative di alcuni, 
Giovanni compreso, il quale può immaginare quale 
sarà il suo destino nelle mani di Erode e, soprattutto, 
di Erodiade.
	 Matteo ci dice, in ogni caso, che è lecito interrogar-
si su di lui.

pla Parola in cammino
Stefania Monti

III domenica 
di Avvento
Is 35,1-6°.8°.10; Sal 146 (145); Gc 5,7-10; Mt 11,2-11

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  A 49	 2019

ASCOLTARE E VEDERE

	 Protagonista assoluto dell’Avvento, Colui che viene 
è affiancato da due comprimari che si pongono e an-
che pongono domande. 
	 Maria ha rivolto all’angelo (Lc 1,34) un «come» in-
terrogativo che non contesta e non dubita, ma sempli-
cemente chiede. 
	 Giovanni a sua volta interpella Gesù attraverso 
i suoi discepoli (Mt 11,3) e neppure questo, in senso 
stretto, è un dubbio, come gran parte della tradizione 
ha creduto. 
	 Sia il «come» di Maria che il «sei tu» di Giovanni 
non intendono dubitare in senso proprio. 
	 Giovanni sa che la promessa divina non può venire 
meno. La sua preoccupazione riguarda l’identità del 
«veniente» (o erchomenos), tanto che prevede che pos-
sa esserci «un altro». Non dubita della realizzazione 
della promessa, bensì vuol appurare l’identità di colui 
che viene. Dobbiamo pensare al clima dell’epoca, che 
era fortemente pieno di attesa messianica e il rischio di 
ingannarsi era forte. Giravano personaggi come Bar 
Abba, «figlio del padre» e, più tardi Bar Kochba, «fi-
glio della stella», a cui diede credito il grande Rabbi 
Akiba. Dunque era importante appurare se colui che 
parlava e agiva era la persona giusta. 
	 Giovanni investiga in base a quel che ha sentito 
dell’insegnamento di Gesù, che pure conosce perché 
sono parenti, e delle sue azioni.
	 Gesù non dà una risposta diretta, ma chiede ai di-
scepoli di Giovanni di riferire quello che a loro volta 
hanno ascoltato e visto, collocando il proprio insegna- 
mento e le proprie azioni sullo sfondo di alcuni ora-
coli di Isaia che si potevano ascoltare in sinagoga (cf. 
Lc 4,18s) e che definiscono un contesto messianico.
	 Apporta però alcune modifiche alle citazioni. Gesù 
elenca il fatto che i ciechi ritrovano la vista, gli zop-
pi camminano, i lebbrosi sono guariti, i sordi odono, 
i morti sono risvegliati; l’elenco culmina con la buo-
na notizia che è annunziata ai poveri. Rispetto a Isaia 
Gesù aggiunge la guarigione dei lebbrosi e la risurre-
zione dei morti, ovvero la restituzione alla vita sociale 
di chi ne è escluso e la vita eterna che si associa al re-
gno di Dio.
	 Non cita invece la liberazione di schiavi e prigionie-
ri (Is 61,1) e Giovanni, come sappiamo, è in prigione, 

Stampa di Cornelius Galle il Giovane, Giovanni il Battista in prigione, 1630-1678. Londra, British Museum.


